**Курс "Основы каббалы"**

**Урок 17 июня 2019 г.**

**Толковый словарь каббалистических терминов**

**АВАЯ – структура наших желаний**

**Вопрос:** Что такое АВАЯ?

**Ответ:** АВАЯ – это четырехбуквенное имя [Творца](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca) (йуд-кей-вав-кей), включающее в себя все творение. Все, что создано и существует в мире, входит под четыре стадии распространения света, которые называются "АВАЯ" или именами Творца.

Высший свет, проходящий эти четыре стадии и строящий все мироздание, высвечивает суть Творца, отношение Творца к творению.

**Вопрос:** Если взять материю нашего мира, например, стол или человека, неважно что, то структура любого желания – это АВАЯ?

**Ответ:** Да. Просто мы этого не видим, не замечаем, не ощущаем. Что бы то ни было в мире – большое, маленькое, макро, микро – как бы мы его ни рассматривали, в нем всегда можно увидеть АВАЯ.

**Реплика:** Еще в [каббале](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah) постоянно встречается термин "Адам Ришон".

**Ответ:** Дело в том, что все созданное в мироздании, с одной стороны, называется "АВАЯ", а с другой стороны, рассматривается как структура, называемая "Адам".

Под Адамом имеется в виду не человек в нашем мире, а система, которая включает в себя все. Творец создал творение таким образом, чтобы оно в конечном итоге постигло Его – Творца. Поэтому творение проходит стадии развития, пока не достигает ступени "Адам" от слова "эдоме", "доме" – подобный Творцу. И потому все созданное может называться "Адам".

Кроме того, Адам Ришон – это творение в первоначальном виде, которое затем проходит всевозможные трансформации и приходит к своему окончательному результату.

**Вопрос:** В чем отличие между АВАЯ и Адам Ришон?

**Ответ:** Адам Ришон состоит из АВАЯ. Но когда мы говорим об АВАЯ, каким образом эта структура реагирует на Творца, желая уподобиться Творцу, тогда мы называем ее "Адам".

**Вопрос:** То есть все эти вещи как бы находятся в потенциале, и человек их раскрывает своими чувствами? Как в нашем мире в ДНК заложена вся информация о развитии тела человека, свойств его характера и т.д.?

**Ответ:** Да. А затем это раскрывается.

**Вопрос:** А что такое "[десять сфирот](https://www.laitman.ru/stroenie-mirozdaniya/208617.html)".

**Ответ:** Десять сфирот – это десять частей, из которых состоит любое законченное, правильное желание отдачи.

**Вопрос:** В чем разница между АВАЯ и десять сфирот?

**Ответ:** Это одно и то же. Хотя АВАЯ состоит из пяти букв: четырех и еще кончика буквы йуд (куцо шельйуд), но все равно это десять частей.

**Каббалистические термины: "авиют"**

Авиют – это эгоистическое желание, которое отделяет человека от Творца. Это желание необходимо преодолеть, но не уничтожая его, а приподнявшись над ним, использовав его правильно как рычаг, с помощью которого можно "перевернуть Землю".

Поэтому [эгоизм](https://www.laitman.ru/topics/evolution-of-egoism) в обычном состоянии, когда он отделяет нас от [Творца](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca), называется "авиют" – толщина желания, а когда мы его правильно используем, то авиют обращается в закут – в осветление, и, наоборот, помогает нам распознать, изучить и приблизиться к Творцу.

**Вопрос:** То есть авиют – это грубость, размер наших желаний, которые разделяются на четыре ступени?

**Ответ:** Да. На неживую, растительную, животную и ступень "человек".

**Вопрос:** Каббалистические термины желательно не переводить? Например, авиют – грубость и т.д.

**Ответ:** Конечно. Как в медицине приняты термины на латыни, в музыке – на итальянском, так и в [каббале](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah). Нужно просто запоминать само определение.

**Каббалистические термины: "Ацмуто"**

Ацмуто – это высший корень, который непосредственно к нам не относится, т.е. это Творец Сам по Себе, существующий независимо от творения. В таком виде мы не можем Его ощутить.

Иными словами,Ацмуто – это программа, не относящаяся к творению. Мы просто указываем на то, что такое состояние есть, но оно нам недоступно. Мы не можем почувствовать Его.

А программа, которая относится к нам, называется "[Творец](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca)" или "АВАЯ".

**Вопрос:** Может быть так, что у Творца есть еще какие-то планы относительно каких-то других творений, но мы этого не знаем?

**Ответ:** Это к нам не относится.

**Вопрос:** Но можно ли это сравнить с тем, что в нашем мире ребенок понимает какое-то отношение отца к нему, но не знает, чем занимается отец, какие у него планы и т.д.?

**Ответ:** Да, можно сказать и так. Но мы не занимаемся такими мыслями, спекуляциями, потому что они все равно не имеют под собой никакой основы. У нас нет к этому ни настоящего желания, ни каких-либо возможностей это исследовать.

**Каббалистические термины: "еш ми аин"**

**Реплика:** В каббале есть термин "еш ми аин", который переводится как "сущее из ничего".

**Ответ:** Я бы вообще не стал переводить этот термин. Лучше так и оставить "еш ми аин".

Здесь имеется в виду, что всё, что существует, исходит из нуля – из того, что как-то, где-то, когда-то в области высшей духовной природы, высшего разума, возник [замысел](http://www.laitman.ru/questions-answers/2381.html) о сотворении. И все, что вытекает из него, нисходит и развивается от этой мысли.

Поэтому "еш ми аин" ‒ это то, что существует сейчас, но когда-то этого не было.

**Каббалистические термины: "Высший мир", "духовное постижение"**

**Вопрос:** Почему духовный мир называется высшим?

**Ответ:** Мы называем его высшим, потому что он находится выше наших свойств. Наши свойства – это свойства получения, и поэтому мы очень зависим от своих эгоистических желаний и их наполнения.

А [Высший мир](http://www.laitman.ru/questions-answers/166657.html) – это свойства, которые состоят из желания отдавать, наполнять, любить, насыщать других. И поскольку они по качеству независимые, свободные, то называются высшими.

Кроме того, они по своим свойствам ближе к [Творцу](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca). Он – абсолютная отдача и любовь. И поэтому всё, что ближе к Нему, мы определяем, как "выше нас", т.е. ближе к первопричине.

**Вопрос:** Говоря о Высшем мире, мы часто называем его духовным. Что означает слово "духовный"?

**Ответ:** Высший мир называется духовным, потому что он не материальный.

**Вопрос:** Есть ли разница между терминами "духовный мир" и "Высший мир"?

**Ответ:** Нет, это общие, неуточненные названия.

**Вопрос:** Что такое духовное [постижение](http://www.laitman.ru/duhovnaya-rabota/209826.html)?

**Ответ:** Постижение природы в свойстве отдачи, равном Творцу, называется духовным.

**Каббалистические термины: "Гмар тикун"**

Конечное исправление (Гмар тикун) – это полное, окончательное исправление [эгоизма](https://www.laitman.ru/topics/evolution-of-egoism) на отдачу и любовь, когда мы обращаем эго в противоположное свойство.

Тут нам приходит на помощь [наука каббала](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah). С помощью ее методики [высший свет](http://www.laitman.ru/questions-answers/1219.html) воздействует на эгоистическое желание, постепенно поднимая его к новым желаниям – к отдаче, любви, соединению с другими. Это серьезное изменение нашей сути на противоположную ей.

**Вопрос:** Можно сказать, что это изменение от эгоцентрического восприятия мира к целостному восприятию мира?

**Ответ:** Конечно.

**Каббалистические термины: "зивуг"**

**Реплика:** Рассуждая на глубоко философские темы, вы вдруг употребляете слова "любовь", "отдача".

**Ответ:** Не только. В [науке каббала](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah) часто используются такие термины как "зивуг" – "слияние", "совокупление".

Дело в том, что все происходящее в нашем мире в телах, вне тел, между телами и т.д., естественно, происходит и в духовных силах, которые управляют нашими телами и нашими [душами](https://www.laitman.ru/topics/soul-and-body). Поэтому мы должны конкретно называть все эти действия и состояния. Мы берем слова, выражающие действия нашего мира, и называем ими духовные действия.

Таким образом, соединение двух желаний мы называем "зивуг", то есть соитие, слияние. В духовном мире есть зарождение, беременность, роды и прочее. В общем, все, что существует в нашем мире, является следствием [Высшего мира](http://www.laitman.ru/questions-answers/166657.html), и поэтому термины у них одинаковые. Но в духовном это все происходит не в телах, не в материи, а в желаниях.

**Вопрос:** То есть как атомы объединяются между собой и получается молекула, так и желания тоже объединяются между собой?

**Ответ:** Да. И получаются следующие желания, более собранные, более интегральные.

Желания, которые собираются в определенную систему АВАЯ, называются "сфирот", "парцуф", а затем "мир".

**Каббалистические термины: "разбиение келим"**

**Вопрос:** Что такое "разбиение келим"?

**Ответ:** [Разбиение](http://www.laitman.ru/adam/11220.html) келим или сосудов означает, что одно желание разбивается на множество частных желаний.

**Вопрос:** В нашем мире есть такое? Можно привести какой-то пример?

**Ответ:** Вряд ли, ведь и желание в нашем мире тоже не очень видимо людям. Можно объяснить это на примере техники. Допустим, мотор в моей машине исправно работал много лет. Вдруг с ним что-то произошло, и он развалился на множество разных частей, которые надо исправлять, подгонять и соединять снова.

**Вопрос:** Каббалисты очень интересно используют язык. Можно сказать "разбиение келим", а можно – "грехопадение Адама". То есть это два разных языка?

**Ответ:** Да. "Грехопадение Адама" – это язык чувств, а "разбиение келим" – каббалистический язык или язык механических свойств.

**Реплика:** Каббалистический язык хорош тем, что он не вызывает у нас никаких ассоциаций, в то время как "грехопадение" у каждого ассоциируется с его так называемыми грехами, хотя, в принципе, никакого отношения к ним не имеет.

**Ответ:** Да, это так. Но затем, когда ты углубляешься в науку каббала и понимаешь, как она определяет каждое состояние, то уже неважно, как это обозначать.

**Вопрос:** Почему же каббалисты прошлого это не объяснили? Только последние каббалисты [Бааль Сулам](https://www.laitman.ru/topics/baal-sulam) и [Рабаш](https://www.laitman.ru/topics/rabash) стали объяснять каббалистические термины.

**Ответ:** Дело в том, что предыдущие поколения были проще. Они не были настолько запутаны, загружены эгоизмом, не находились в таком сложном мире, как мы. И потому все это им было непосредственно понятно.

\* \* \*

**Реплика:** Возьмем, к примеру, такое свойство, как жадность. Оно может быть положительным, а может быть отрицательным.

**Ответ:** Ну и где здесь разбиение? Это свойствополучилось уже после разбиения.

**Вопрос:** Но его можно использовать положительно?

**Ответ:** Любое свойство можно использовать в положительном виде.

**Каббалистические термины: "три линии"**

Три линии – это особая суть работы Малхут, желания, которое строит из себя подобие Творцу. Правая линия – отдача, левая линия – получение, а средняя линия – это их объединение в подобии [Творцу](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca).

**Вопрос:** Можно сказать, что левая линия – это мои естественные желания. Правая – это сила, которая находится вне меня, и я должен вызвать ее на себя. А когда они сливаются между собой, то получается третья линия?

**Ответ:** Есть много разных видов средней линии. Но это один из них.

**Реплика:** В [каббале](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah) есть еще термин "12 колен". Говоря о 12-ти коленах, каждый начинает представлять каких-то людей, разделенных на племена. А с каббалистической точки зрения речь идет о трех линиях, умноженных на четырехбуквенное АВАЯ, что в итоге дает 12.

**Ответ:** Да.Самая полная АВАЯ, четыре стадии, в каждой из которых три линии – это и есть 12 колен или особый вид работы творения.

**Каббалистические термины: "душа"**

**Вопрос:** Откуда произошел термин "душа"?

**Ответ:** Термин "[душа](https://www.laitman.ru/topics/soul-and-body)" происходит от слова "нэшама". В [каббале](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah) существуют пять состояний желания в подобии [Творцу](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca): нэфеш, руах, нэшама, хая, ехида.

Нэфеш, руах, нэшама – это состояния, которые мы можем достичь и постоянно в них пребывать. Самое высокое из них нэшама. Поэтому так называется наша духовная часть.

Кроме этого, есть еще состояния, называемые хая и ехида. Но это дополнительные, временные добавки к состоянию души.

**Каббалистические термины: "МАН", "махсом"**

МАН – это сокращение от "мэй нуквин" ("женские воды").

Женщина в каббале всегда ассоциируется с желанием, мужчина – с отдачей. Женщина – желание получить, мужчина – желание отдавать.

Поэтому "женские воды" означают подъем желания снизу вверх, к [Творцу](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca). При этом они побуждают Творца начать создание, исправление, наполнение этих желаний. В таком случае просьбы снизу вверх называются [молитва](https://www.laitman.ru/topics/prayer) или МАН.

**Вопрос:** Это тот МАН, о котором говорилось в пустыне?

**Ответ:** Это тот МАН, о котором в Торе говорится, что каждое утро люди подбирали и питались им.

**Вопрос:** Очень часто в каббале используется термин "[махсом](http://www.laitman.ru/kabbalah/2354.html)". Что он означает?

**Ответ:** Махсом – это состояние, которое человек должен пройти по пути из ощущения только нашего мира в ощущение Высшего мира. Иными словами, это грань между нашим и духовным миром, своеобразная психологическая перегородка.

**Каббалистические термины:** **"масах"**

Масах (экран) означает антиэгоистическую силу, которую человек обретает с помощью высшего света.

Человек как бы "одевает" экран на свое желание и тогда может работать с ним в обратном направлении: действовать добром по отношению к другим и к [Творцу](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca). Он становится способным работать на отдачу, не получая наслаждение ради себя.

**Вопрос:** А в чем проблема получать ради себя?

**Ответ:** Этим ты отделяешься от Творца, прекращаешь ощущать [Высший мир](http://www.laitman.ru/questions-answers/166657.html), ограничиваясь только ощущением нашего мира.

**Реплика:** Но так нас создал Творец.

**Ответ:** Он нас сделал такими, чтобы из этого состояния мы поднялись к Нему, возвратились в состояние слияния с Ним.

**Вопрос:** Почему даже это было скрыто? Почему на протяжении последних тысяч лет мудрецы не обучали этому?

**Ответ:** Для того чтобы создать у человека иллюзию [свободы воли](https://www.laitman.ru/topics/freedom-of-will).

**Реплика:** Но если бы меня обучали этому в школе, я бы знал, что у меня нет свободы выбора.

**Ответ:** Ты не можешь принимать эти вещи с детства, чтобы они существовали в тебе автоматически. Ты должен сам их пожелать.

Были такие поколения, когда людей обучали этому с младых ногтей, и у них не было никаких проблем. Но это были первые поколения. А сейчас мы с нашим огромным эгоизмом должны начинать путь задолго до махсома, до проявления Творца, до того, как поймем, где мы и с кем имеем дело. Это входит в наше исправление.

**Каббалистические термины:** **"решимо"**

Решимо – это информационная запись, которая существует в творении для того, чтобы оно как-то ориентировалось в прошлом, настоящем и будущем и могло направлять себя к цели.

Обычно у людей есть просто понимание того, где они существуют. А у стариков при деменции (потери памяти) отсутствует это, и они просто делают вещи, не базируясь ни на чем. Точно так же и [решимо](http://www.laitman.ru/questions-answers/1877.html) командует человеком и определяет его движение вперед.

Решимо находится в [душе](https://www.laitman.ru/topics/soul-and-body), на каждом ее уровне и подуровне. Там, где существует желание, там, где существует [свет](https://www.laitman.ru/duhovnaya-rabota/259027.html), всегда есть решимо, которое соединяет свет и желание, управляя ими в душе.

**Каббалистические термины:** **"мир Бесконечности", "свет", "сфира"**

Под миром Бесконечности имеется в виду состояние, когда творение, постигая его, видит в нем абсолютную безграничность. Мы всегда говорим относительно творения. В мире Бесконечности оно ни в чем не ограничено и ощущает свои безграничные возможности.

**Реплика:** В [каббале](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah) так же часто используется понятие "[свет](https://www.laitman.ru/duhovnaya-rabota/259027.html)".

**Ответ:** Свет – это то, что просвещает нас, служит нам, ухаживает за нами. Все, что делается положительного в любом нашем состоянии, заканчивая самым последним, осуществляется светом.

Свет – это сила отдачи и любви [Творца](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca).

**Вопрос:** А все плохое – это не свет?

**Ответ:** Все плохое – это обратная сторона света, его исчезновение, отдаление.

**Вопрос:** То есть отдаление от свойства отдачи и любви, от Творца, называется тьма, а приближение называется свет?

**Ответ:** Да. Свет – это сила, которая сближает нас.

**Вопрос:** В каббале есть еще термин"сфира". Что это такое?

**Ответ:** Сфира от слова "сапир", "светящийся" – это желание, которое уподобилось Творцу, т.е. свойству отдачи, и поэтому оно может аккумулировать в себе свет, и начинает светиться.

**Каббалистические термины: "свойство хасадим"**

**Вопрос:** В каббале есть понятие "свойство хасадим", "хэсэд". Что это такое?

**Ответ:** Хэсэд – это [свойство отдачи](http://www.laitman.ru/duhovnaya-rabota/13781.html). Если в творении возникает это свойство или человек к нему стремится, тогда мы употребляем термин "хасадим".

**Вопрос:** Получается, что вся [каббала](https://www.laitman.ru/topics/kabbalah) – это отдача и получение? Больше ничего нет?

**Ответ:** Ничего другого и нет. В нашем мире все мы состоим из плюса и минуса. Все наши мысли и действия состоят из получения и отдачи.

**Вопрос:** То есть в обществе есть только два действия: или я получаю от общества или отдаю?

**Ответ:** Абсолютно верно.

**Реплика:** Кажется, будто есть намного больше…

**Ответ:** Нет. Все равно всё состоит только из этих двух направлений.

**Каббалистические термины: "лишма"**

**Вопрос:** Каббалистический термин "лишма" переводится "ради Творца". Что здесь имеется в виду?

**Ответ:** Имеется в виду, что все творение, которое представляет собой эгоистическое желание ради себя, должно исправиться, измениться, как бы вывернуть себя наизнанку, чтобы делать всё не ради себя, а ради [Творца](https://www.laitman.ru/topics/edinstvennost-tvorca) или ради других, что в общем-то одно и то же.

Так и сказано: "От любви к себе ‒ к любви к товарищам, и затем ‒ к любви к Творцу". То есть это одно и то же. Только под любовью к Творцу подразумевается всеобщая любовь, за гранью всяких различий между всеми. А до этого мы просто практикуемся на любви к товарищам.

**Вопрос:** То есть и получать, и отдавать я должен не ради себя, а ради других или ради Творца. Почему?

**Ответ:** Потому что в таком случае твои желания становятся безграничными, и ты начинаешь в них ощущать то, что ощущает Творец: [вечность](https://www.laitman.ru/vospriyatie-realnosti/211657.html) и [совершенство](https://www.laitman.ru/questions-answers/229376.html). Вроде бы ты должен отдавать, а на самом деле ты при этом получаешь.

**Вопрос:** Это как в одном организме, где каждый орган получает необходимое, а все остальное отдает, но благодаря этому в организме поддерживается жизнь, и все выигрывают от этого. И каббала говорит, что к такому состоянию мы все должны прийти?

**Ответ:** Мы должны прийти к самому совершенному, к самому лучшему, большому наполнению, знанию. Поэтому "каббала" переводится с иврита как "наука получать".

Но это получение может быть безгранично, бесконечно, только если оно работает вместе с другими.

**Вопрос:** Значит, такой вид интеракции должен быть между всеми людьми?

**Ответ:** Да. Он и позволяет получить вечное и совершенное наполнение.

**Вопрос:** Что же должно произойти, чтобы это случилось?

**Ответ:** Осознание зла нашего нынешнего состояния.

Редакция: Тамара Авив, Ирина Романова